Le Champ et la connaisseuse du

champ

Six contemplations sur l'agir et le non-agir depuis la perspective
du Mouvement Authentique (3/6)

JULIEN BRUNEAU

Toute voie contemplative suppose ['éveil d’une flamme intérieure, un
recueillement actif qui fait consciemment retour sur I’expérience. Suis-je voué-e a me
confondre a mes pensées, mes émotions, mes actes, ou est-ce que dans ce rappel a
Soi, je peux accéder a un espace plus vaste qui me donne du jeu et nourrit une
certaine lucidité ? La tradition védique parle de Sakshi, le bouddhisme de sati et le
soufisme de shahid pour parler de cette faculté primordiale qui permet de faire
breche dans la densité du monde. Sous le nom de « témoin intérieur », nous
introduisons ici au chemin que propose le Mouvement Authentique pour entrer en
intimité avec cette dimension de la vie consciente.

Ce texte fait suite a deux précédentes publications sur I’agir et le non-agir depuis
la perspective du Mouvement Authentique : Agir, dit-elle et Au cceur, un creux.



https://www.traverseedunsouffle.be/post/le-champ-et-la-connaisseuse-du-champ
https://www.traverseedunsouffle.be/post/agir-dit-elle
https://www.traverseedunsouffle.be/post/au-c%C5%93ur-un-creux

A qui s’engage dans la voie du Mouvement Authentique, une premiére difficulté
se présente rapidement. Dans cette discipline, une phase de parole suit un temps
consacré au mouvement. D’abord, une personne évolue dans l'espace les yeux
fermés, se rendant disponible d’instant en instant a la possibilité d’entrer en
mouvement, sans préméditation de quel geste effectuer ou non. Elle n’a d’autre guide
que sa propre intuition, d’autre tdche que de faire avec ce qui se présente. Une autre
personne, le témoin, 'observe, avec une attention ouverte et ancrée dans sa propre
expérience. Qu’est-ce que je vis lorsque je suis en présence de cette personne qui
accomplit tel geste, occupe telle position, respire a tel rythme, froisse son visage,
bondit ?

Ensuite, I'une et 'autre se retrouvent et explorent la possibilité de dire quelque
chose de I'expérience qu’elles viennent de vivre, chacune depuis sa position. Dans la
mesure du possible, elles en parlent au présent, '’évoquant dans sa qualité vivante,
vibrante et évitant de porter un regard distant qui évaluerait, jugerait ou analyserait
prématurément ce qui s’est joué. Il s’agit de recueillir la qualité de I’expérience
elle-méme en restant a sa hauteur, en se laissant informer par elle. Un autre point
d’attention est de situer ce dont on parle. Est-ce que je peux revenir sur le détail des
trajectoires dans I'espace ? Est-ce que je peux dire si la marche circulaire pres de la
fenétre est venue avant ou apres le long temps de stase assise au centre ? Est-ce que
je peux nommer la qualité particuliere du mouvement d’envol qui survient a la fin ?

On y vient progressivement bien slr, mais cela se révele souvent moins évident
qu’il n’y parait d’abord. Avoir acces rétrospectivement, avec finesse et précision, a dix,
quinze ou vingt minutes d’une expérience de mouvement les yeux fermés pendant
lesquelles on s’est laissé porter par le moment, c’est une exigence qui demande un
apprentissage patient. Et qui dans un premier temps, peut créer de la tension. On se
met a anticiper I'effort que demande la mise en mot, et alors que I’on est engagé dans
la phase de mouvement, on en vient a se fixer sur I’enjeu de tout mémoriser, avec une
application volontariste qui nous coupe de la qualité sensible du moment et nous
renvoie a I'inquiétude d’échouer.

Certaines personnes expriment une difficulté encore plus tranchée, plus
fondamentale peut-étre, en amont méme de la question de parler ou non de son



expérience. Le fait méme de devoir étre présent, consciemment, a sa propre
expérience de mouvement fait probleme. Car cela impliquerait, nécessairement, la
présence du « mental » : une voix qui commente, qui commande peut-étre, juge,
cherche a contréler. L’alternative ne semble pouvoir étre qu’entre un abandon au corps
ou une soumission au mental. De fait, certain-es viennent au Mouvement Authentique
dans I'espoir d’échapper aux pensées, de s’oublier dans le mouvement, de se perdre
dans une forme de transe amnésique que peut prodiguer une certaine absorption dans
les élans du corps.

C’est pourtant un malentendu. Le Mouvement Authentique n’offre pas de se
perdre mais de se trouver. Il n’offre pas de s’oublier mais de se rappeler a soi-méme. ||
n’offre pas de s’échapper de quoi que ce soit, mais d’étre avec. Dans une intimité qui
s’approfondit, dans une présence qui se clarifie.

Le Mouvement Authentique permet de vivre directement cette question : puis-je
étre totalement présent-e a ce que je vis sans chercher a I'infléchir, a I’évaluer et a
I’interpréter ? Est-ce que je peux porter sur ce qui m’arrive un regard ouvert,
accueillant, sans intention préétablie, sans commentaire ? Ou est-ce que
nécessairement, si jengage mon attention, je suis condamné-e a analyser, saisir ou
manipuler la situation pour qu’elle convienne davantage a mes visées ?

Ce a quoi nous introduit cette discipline, c’est une remise en question de
I’alternative corps/mental. Elle déjoue I'opposition en introduisant la reconnaissance
d’une autre dimension dans I’expérience vécue. Celle de la conscience. Car c’est bien
par la conscience que je puis « étre avec ». Par la conscience que je suis présent-e a
moi-méme. Par la conscience que je me tiens en clarté, en intimité avec mon
experience.

Bien s0r, pour la culture moderne, marquée par l'autorité des sciences
objectives, la conscience ressort du domaine du mental. Pour beaucoup, elle est
méme considérée comme un simple épiphénoméne de I'activité neuronale — et ce
malgré que les spécialistes de la question ne parviennent pas aujourd’hui a atteindre
un consensus satisfaisant, butant obstinément sur le hard problem of consciousness
(le difficile probleme de la conscience).

Du point de vue des sciences subjectives toutefois, un autre découpage est
possible. Par « sciences subjectives », j’entends ici les disciplines qui s’efforcent
d’élucider I'expérience du sujet depuis sa propre perspective : le point de vue a la
premiere personne. Et depuis ce point de vue, donc, la conscience peut bien



apparaitre comme quelque chose de qualitativement et radicalement différent de ce qui
est vécu comme phénoménes mentaux : ne relevant ni du corps, ni des pensées, elle
est ce qui fait 'expérience de I'un et de I'autre. Elle est 'espace ou les phénomeénes se
révelent, se donnent a moi, se déploient, puis finissent par s’effacer. Qu’il s’agisse de
ce que je vois, de ce que j'entends, pense ou sens, cela m’apparait dans et par la
conscience.

Cette réalisation est centrale dans de nombreuses approches contemplatives.
Elle est au coeur d’enseignements traditionnels proposés depuis des millénaires. Le
récit mythique de la Bhagavad-Gita, notamment, la met en scéne avec une grande
force. Arjuna, dressé sur son char, est sur le champ de bataille, vide avant
I’affrontement des armées. De part et d’autre, les troupes en sont encore a se préparer.
Lui n’est accompagné que de son cocher, mentor et confident, Krishna, en réalité un
avatar du dieu Vishnu lui-méme. Le temps est suspendu, rien ne bouge, mais le conflit
moral est a son comble. Suite a une intrigue complexe qui peut rappeler les tragédies
grecques, Arjuna doit combattre une armée faite de ses propres cousins et de certains
de ses amis. Il est condamné a faire couler un sang qui lui est cher, ou a lui-méme périr
et accepter la mort de ses freres qui forment son propre camp. Krishna s’engage alors
dans la transmission d’'un enseignement qui compte encore aujourd’hui comme I'un
des plus précieux de la tradition védique. Un enseignement sur la nature de ’action et
la possibilité d’un agir qui serait libre des « fruits de I'action ». Dans le treizieme
chapitre de ce Chant du Bienheureux daté du llle siécle avant JC, Krishna dit a Arjuna
: « Ce corps, 6 fils de Kunti, on I'appelle le champ, celui qui connait le champ, les
sages I'appellent le Connaisseur du champ. »

Dans cette métaphore, le champ vaut pour I'ensemble des phénomeénes dont on
peut faire 'expérience. Tout ce qui est manifesté. Les objets, les sons, les corps, les
paroles. Toute perception. Mais tout aussi bien ses propres sensations internes, ses
pensées, ses émotions, jusqu’a la plus fugace des impressions. C’est le monde de
I’étendue, de ce qui est pourvu de qualité sensible, conceptuelle ou affective. Tout ce
qui a un début et une fin — qu’il releve du domaine de I'intériorité personnelle ou de
I’existence objective. Par contraste, le Connaisseur, ou la Connaisseuse, du champ est
ce qui fait I'expérience de I'expérience, ce qui voit les objets, sent le corps, pense les
pensées... c’est-a-dire la conscience, qui est aussi nommeée le témoin, ou Sakshi en
sanskrit.

Alors que I'on a I’habitude de découper toute notre expérience selon ce qui
releve du soi ou de I'autre (d’un c6té mon corps, mes pensées, mes émotions, et de



I’autre c6té les objets, le monde, les objets, les autres étres vivants), I’enseignement de
Krishna invite a un autre partage en situant le siege de I'étre, le cceur de I'expérience,
dans la conscience elle-méme. La conscience en tant qu'effusion sans limite, quels
que soient les phénomenes qui se présentent a elle. Selon une analogie fréquemment
utilisée, de méme que le soleil illumine toute chose, la conscience rayonne sur toute
expérience possible — sans quoi, il n'en serait pas fait I’expérience : il n’est
d’expérience que consciente.

C’est en ce sens donc que le mental, en tant que flux de contenus divers, se
distingue de la conscience lorsque celle-ci est comprise, et vécue, comme condition
méme de I’émergence de ces contenus.

Je suis debout, chez mon amie Heike, dans son studio long et
étroit, aux murs blancs, au sol gris et si lisse. Je porte mon regard
dans celui de ma témoin’. Je suis touché de la clarté de son attention.
Je ferme les yeux et entends une voiture passer dans la rue. Puis un
glissement sur le sol, la ou la témoin est assise. Je remarque aussi le
son de ma propre respiration, un peu plus appuyée qu'au quotidien.
Alors que je leve le bras droit, doucement, I'ensemble de mon corps
se déporte |égérement de l'autre c6té. Puis, mon bras gauche rejoint
le droit, dressé vers le plafond. Pris d'un sentiment d'élévation, je
bascule la téte vers |arriére pour offrir le visage, la gorge, la poitrine a
la méme direction verticale. Ma respiration s'approfondit. Mon bassin
s'ajuste pour m’assurer un ferme ancrage dans le sol. Je me sens
m'inscrire dans un vecteur qui excéde la hauteur du plafond et qui
s'élance toujours plus haut. Une image de ciel bleu m’envahit. Non,
pas réellement une image — la couleur bleue elle-méme m’envahit,
lumineuse et sans bord. Elle m’‘améne un sentiment d'ouverture,
d’'espace, de calme. Le bleu est partout.

' A rebours de I'usage, nous usons ici d’un article féminin pour « témoin », avec le souhait de contribuer &
la remise en question du masculin neutre et a une plus grande visibilisation du féminin dans la langue
frangaise, notamment dans le contexte du Mouvement Authentique ou les femmes sont trés largement
majoritaires. Alors que la suite du texte alternera entre le féminin et le masculin pour « témoin », il
désignera par la tout-e pratiquant-e : homme, femme ou non-binaire.



Je m'allonge pour m’exposer tranquillement a ce bain rayonnant.
Je me dépose dans le repos, tout mon poids confié au sol. Une
voiture passe a nouveau, et je pense un instant & ma témoin. A quelle
distance suis-je d'elle a présent ? Comment vit-elle de me voir
prendre le temps d'étre simplement couché au sol, sans action ni
intention ? Le sol est froid.

Ce témoignage fait état d’un riche entrelacs de sensations, de pensées et de
perceptions qui se succedent et se répondent. Il parle du champ. De « ce qui se
passe. » Celle qui vit cela et, éventuellement, le relate, est la connaisseuse du champ,
la conscience — ou, comme on le dit en Mouvement Authentique, le témoin intérieur.
Qu’il s’agisse d’événements extérieurs, comme le passage d’une voiture ou, plus
proche de moi, la témoin qui ajuste sa position, ou qu’il s’agisse de sensations internes
comme la tension musculaire de I’épaule lorsque mon bras se leve, ou un changement
percu dans ma propre respiration, cela apparait a la conscience. Qu’il s’agisse d’une
action dans l'espace qui peut-étre attestée par un observateur extérieur, comme
lorsque je me couche au sol, ou d’impressions et d’images qui me sont propres,
comme le sentiment d’élévation, la couleur bleu ou le profond calme qui en résulte,
cela apparait a la conscience. Le mouvement méme de mon attention qui revient a ma
témoin a la fin de la séquence en changeant de focale et d’orientation, cela apparait a
la conscience.

Linvitation du Mouvement Authentique, encore une fois, n’est pas dans
I’absence a soi, la fuite ou I'extase oublieuse. Elle est dans la présence — flt-elle
parfois présence a des états de transe lucide.

Dans la phase de mouvement les yeux fermés, qu’est-ce qui se passe pour moi,
qu’est-ce qui me traverse, et qu’est-ce que j'en fais ? Quels sont mes choix, qu’est-ce
qui s’impose a moi, quels sont les actes que je pose, les pensées qui surgissent ? En
alternant des temps de mouvement, avec des temps de parole ou je mets des mots sur
mon expérience pour une témoin qui me voit, puis m’écoute, cette disponibilité a vivre
I’expérience en conscience se déploie de plus en plus. La perspective du « témoin
intérieur » apparait, s’affirme et s’affine. Je cesse peu a peu de fusionner avec ce que
je traverse, pour m’établir dans une relation, une forme de dialogue. De moins en
moins, je m’identifie a mes pensées, mes émotions, mes actions. Je les observe, je les
accueille, je nourris une intimité avec eux, mais sans m’y confondre, sans m’y réduire,
sans qu’ils bornent et opacifient mon expérience. Et, similairement, je suis de moins en



moins conduit-e a appuyer la frontiere avec « ce qui n’est pas moi ». Le bruit de la
voiture, la présence de la témoin, un changement de lumiere ou de température, tout
cela prend forme dans le méme espace de conscience que celui ou se produisent les
émotions les plus privées, les images les plus personnelles.

Petit a petit, avec la maturation du témoin intérieur, ma réceptivité s’approfondit
— j’accueille plus, je réagis moins. Ma perspective devient plus large, plus riche, plus
nuanceée, je percois davantage des nombreux facteurs qui maillent la situation. Je suis
plus en lien avec I'intuition — ce sens inné, profondément incarné qui me renseigne sur
la justesse des choix a poser. Dans ce climat, des mémoires longtemps enfouies se
sentent parfois prétes a remonter a la surface — je peux les recevoir, les voir, leur
donner I'occasion d’une transformation, d’une résolution peut-étre. Une intégration,
voire un soin, peut avoir lieu.

Je pense a Arjuna dans le no man’s land du champ de bataille bientbt destiné
au fracas des armes. Il a son arc, ses fleches et son désarroi. |l écoute Krishna et peu a
peu trouve sa demeure dans la conscience. Ni dans les actes qu’il pourrait accomplir,
ni dans les tourments qu’il ne peut fuir. Dans la conscience. Progressivement, il se sent
de moins en moins le jouet des circonstances — quand bien méme il ne peut pourtant
s’en extraire. Il acquiert une vue plus large, il s’extrait d’un état de fusion a ses peurs,
ses ambitions, ses attachements. En observant comment se répondent les nombreux
facteurs qui tissent la situation présente, il percoit sa place et peut pressentir quelle
pourrait étre I'action a poser. Non peut-étre celle qu’il voudrait, mais celle que les
circonstances appellent. L’action juste, I’action libre, détachée de ses « fruits ». En
acceptant de faire sa part. Sans renoncement, mais en reconnaissant que son geste
s’inscrit dans un cours plus vaste dont il ne lui revient pas de déterminer I’issue.

Dans le studio, quand jJaccompagne des personnes qui rencontrent I'inquiétude
de ne pas pouvoir se souvenir de leur expérience au moment de la nommer pour leur
témoin, je leur rappelle ceci : nous sommes tous et toutes habité-es de nombreux



souvenirs que nous n’avions pourtant nullement chercher a mémoriser. Il en est parfois
de forts anciens et qui demeurent bien vivants. Il en est aussi parfois de tres
envahissants que non seulement nous n’avions pas cherchés a conserver, mais dont,
tout au contraire, nous nous sommes efforcés de nous défaire. Ces différents souvenirs
proviennent d’épisodes qui nous ont profondément touché-es, et qui ont souvent la
caractéristique de se re-présenter a nous de maniere globale — leur éclosion soudaine
nous renvoie a une certaine qualité de lumiére, une odeur, une ambiance ou un timbre
de voix. lls ont requis notre attention, engagés notre sensibilité et se sont imprimés en
nous sans intention de notre part.

J’encourage souvent a ne pas s’efforcer de retenir I’expérience de mouvement,
je décourage un travail volontariste de la mémoire. J’engage a se faire sensible. A
I'image de ces papiers rendus sensibles a la lumiére par quelque enduit pour que s’y
révele telle prise de vue photographique. Se faire surface d’inscription, étendue
ouverte, plus que burin dans la pierre. Recevoir, plutét que saisir. Se donner a la
dimension globale de I'expérience, se laisser toucher. Puis, au moment de nommer, se
remettre en lien avec la dimension vivante de I’expérience, et dans le présent de ce
resurgissement, risquer quelques mots pour observer ceux qui peuvent en dire la
qualité, 'importance, la vérité.

Je l'ai dit, le Mouvement Authentique parle de « témoin ». Témoin extérieur-e
pour celle ou celui qui soutient de son attention le parcours de la personne en
mouvement. Témoin intérieur-e pour ce qui, chez celle-ci comme chez le témoin
extérieur, est présent a ’expérience, en conscience. Pourquoi ce terme de témoin ? Est
témoin celle ou celui qui est la au moment « ou ¢a se passe ». Quelqu’un qui atteste de
sa présence que telle chose a bien eu lieu. Parfois il s’agit d’un incident inopiné,
inattendu : un accident, un délit, un phénomene naturel rare. Parfois, la fonction est au
contraire planifiée et attribuée, comme jadis dans les duels, aujourd’hui encore dans
les mariages. Dans tous les cas il s’agit d’étre la pour ce qui fait événement.

Lorsque je m’éveille a mon témoin intérieur, je me dispose a ce que mon
expérience fasse évenement. Par la qualité d’attention, par le degré de sensibilité, tout
fait événement a la conscience éveillée. Lorsque je ferme les yeux et accueille la
naissance de mon premier geste. Lorsque je suis envahi-e de doute et me sens
vulnérable. Lorsque je suis distrait-e par le souvenir d’une conversation échangée plus
t6t. Lorsque je suis traversé-e d’une inspiration qui me porte a travers des
arrangements de mouvements fascinants. Lorsque je m’ennuie, lorsque je me sens
vide et m’en désespere au sol. Lorsque je touche a une mémoire profondément enfouie
et si précieuse. Lorsque remonte une émotion poignante ou s’impose une réalisation



électrisante. Le papier photosensible accorde a chaque fraction du réel I’égale dignité
d’impressionner sa surface. Les éclats de lumiere, 'ombre la plus dense, les nuances
les plus fines.

Parce que la discipline du Mouvement Authentique installe un cadre rituel ou
'on s’engage les un-es vis-a-vis des autres, I’exemple du témoin de mariage est
particulierement propice pour aborder la disposition du témoin intérieur. On attend d’un
témoin de mariage non d’abord qu’il enregistre des faits, mais qu’il participe avec le
cceur. On lui demande, a elle, a lui, d’étre témoin, plutét qu’a n’importe qui d’autre,
parce que sa présence compte et que I'on sait que I'on pourra, avec confiance, tenir
celle-ci pour un acte d’amitié, d’intimité, de complicité. Et c’est parce qu’elle se réjouit
de nos joies et s’afflige de nos peines que la témoin, des années plus tard, pourra
parler avec verve et précision de ce que fut la cérémonie. De méme, ce qui caractérise
la témoin intérieure dans le Mouvement Authentique est une qualité de présence et de
réceptivité qui prend la mesure de I'importance de I’'expérience qui se déploie. C’est
bien ce qui aménera ensuite, bien mieux que ne le ferait un effort de mémorisation
appliqué et inquiet, a nommer I'expérience avec justesse, dans la fidélité au caractere
unique et précieux de I'instant.

La conscience témoin n’est donc pas une instance froide dédiée au relevé de
faits indifférents. Elle est présence active, généreuse, le portail vers une participation
aimante a ce qui est, une effusion de compassion pour celles et ceux qui souffrent.
L’écart qui s’ouvre entre I'expérience et le témoin intérieur est une ouverture par
laquelle peut passer la lumiere et se vivre une relation riche, un authentique dialogue.

Le passage d’une situation de fusion avec sa propre expérience a celle de
relation dialogique m’apparait fondamentale dans les écrits de Janet Adler. Mais
celle-ci distingue encore un autre degré d’approfondissement. |l s’offre a nous parfois,
sans qu’on puisse en décider, ni le provoquer. Une grace, comme le dit Janet qui parle
alors de conscience unifiée pour rendre compte d’une expérience non-duelle. Sa
propre expérience et son témoin intérieur sont alors connus comme un, sans jamais se
perdre dans la fusion. Tout comme il arrive, en de rares et si précieuses occasions, que
la personne en mouvement et son témoin extérieur soient connus comme un, sans
jamais se perdre dans la fusion.?

2 Sur la relation entre expérience du mouvement et témoin intérieur : « En s’éveillant progressivement, [la
personne en mouvement] apprend a distinguer différents états, comme se fondre dans son mouvement
ou entrer en relation dialogique avec lui ; dans des moments de grace, il éprouve un sentiment de



Et c’est peut-étre ce qu’il faut entendre dans le développement de Krishna, a la
suite de la phrase déja citée : « Ce corps, 6 fils de Kunti, on I'appelle le Champ, celui
qui connait le champ, les sages I'appellent le Connaisseur du Champ. Connais-moi
comme le Connaisseur du champ dans tous les champs, 6 descendant de Bharata. » Il
y aurait une « conscience Krishna » qui est connaissance du champ transversal a tous
les champs particuliers. Une conscience qui s’étend a travers I’espace qui relie, en les
distinguant, les consciences qui pouvaient sembler séparées.

Pour cette conscience, chaque chose est distincte, oui, et rayonne de ses
particularités propres. Et pourtant, elle n’existe qu’en tant qu’elle participe d’une unité
vécue comme fondamentale. Si la fusion originelle est transcendée par I'espace
dialogique, I'espace dialogique est a son tour transcendé, sans pourtant jamais étre
annulé, par cette communion fonciére des étres et des choses. Chaque détail devient
plus scintillant, chaque particularité jaillit comme encore plus unique, irremplacable et
nécessaire, et, dans le méme temps, chacune de ces singularités vibrantes apparait
comme le sceau d’'une appartenance a un espace commun plus vaste et sans bord,
une lumiére qui infuse profondément toute chose sans cesser de rayonner au-dela
d’elles.

Si nous revenons au Chant du Bienheureux et a son enseignement sur le
« champ et le connaisseur du champ », il est peut-étre temps de s’arréter sur ce que
I’on entend par connaissance. On I'aura compris, on ne parle pas ici de détenir un
certain savoir constitué dont je serais en fait détaché-e, distant-e, et que je pourrais
transmettre comme un ensemble de données fermé sur lui-méme. Il s’agit d’une
connaissance vecue, éprouvée, qui passe par le sensible, I'attention et le sentiment.

Rappelons-nous ici de l'usage particulier que la Bible fait du verbe
« connaitre » : il y désigne la rencontre charnelle entre deux étres. Ainsi la Genése nous
dit : « Adam connut Eve, sa femme; elle congut, et enfanta Cain »; et I’Evangile de

Matthieu, a propos de Joseph et Marie : « Mais il ne la connut point jusqu’a ce qu’elle
elt enfanté un fils, auquel il donna le nom de Jésus. »

On aurait tort de n’y voir qu’'un euphémisme pudique. Cet usage dit bien un
certain type de connaissance ou se célebrent a la fois la particularité de I'individu et le

plénitude ou disparait la séparation entre le soi en mouvement et le témoin intérieur. » Sur la relation du
témoin (extérieur) a la personne en mouvement : « Dans le développement de sa conscience, le témoin
apprend a “voir” en explorant ses expériences de moments de fusion ou de relation dialogique avec [la
personne en mouvement]. Dans des moments exceptionnels, il vit la grace d’un état d’union. » Janet
Adler, Vers un corps conscient - La Discipline du mouvement authentique, Bruxelles, Contredanse, 2016,
p. 40 et 102 respectivement.

10



sentiment d’unité qui baigne I’dme et le cceur. Il dit 'engagement, I'intimité, la mise a
nu. Le don de soi dans une rencontre ou I'on ne cesse de se réinventer sous les
caresses de l'autre, a mesure qu’on lui offre de se redécouvrir sous les nétres. Faire
I’amour, s’il s’agit vraiment d’amour, c’est non seulement ne pas posséder I'autre, mais
cesser de se posséder soi-méme. S’offrir.

En s’émouvant d’un grain de peau, d’un certain scintillement dans le regard,
d’une courbe et d’'une ardeur, bref, en s’émouvant des détails les plus singuliers, les
plus propres a la personne aimée, on accede dans le méme temps a une vague qui
nous lie, qui nous fait nous appartenir I’'un-e a 'autre, et par la nous fait appartenir au
monde dans son entiereté, en nous offrant I'intuition sensible d’une unité fonciere.

Il est beau qu’en disant « connaitre », la langue francaise nous fasse entendre
co-naitre : naitre avec. Ce qui est connu et celle qui connait ne se préexistent pas, ne
se préexistent jamais. Sans cesse, ils naissent a la conscience en naissant I'un-e a
I’autre, dans la rencontre, par la rencontre, tout comme les amant-es, sans cesse, sous
leurs mutuelles caresses, naissent a I’'amour qui, contindment, les met au monde.

Profondément, connaitre, connaitre réellement sa propre expérience, c’est se
déprendre de soi-méme dans I'ardente étreinte d’une unité primordiale dont chaque
singularité est le chant bienheureux. C’est a la possibilité d’une telle éclosion que peut
nous introduire la présence fidele au témoin intérieur, I’écoute attentive de la
conscience, la contemplation de ce qui, en soi, fait I'expérience de I'expérience.

11



Julien Bruneau est artiste dans le champ de la danse contemporaine. |l travaille avec le
mouvement, la présence, le dessin et le langage. Depuis plusieurs années, il enseigne le
Mouvement Authentique, tout en en approfondissant I'étude aupres de Céline Gimbrere. |l
est l'initiateur et I'éditeur du site Traversée d'un souffle. (lire plus)

> Texte initialement paru sur Traversée d’un souffle — https://www.traverseedunsouffle.be/
Tous droits réservés.

12


https://www.traverseedunsouffle.be/qui-suis-je
https://www.traverseedunsouffle.be/

	Six contemplations sur l'agir et le non-agir depuis la perspective                      du Mouvement Authentique (3/6) 

