
https://www.traverseedunsouffle.be/post/l-obscurité-de-la-nuit 
 

 
 
L’Obscurité de la nuit 
La Voie du Réel : Yoga tantrique - Retour à Soi (4/6) 
 

NATHALIE DELAY 

 

 

 

 
Nombre d’entre nous nourrissent une aspiration à la clarté, un élan vers la 

lumière. Et ce d’autant plus, sans doute, lorsque nous nous occupons de vie 
spirituelle. Le mot même de « dieu », par son étymologie, ne suggère-t-il pas un lien 
étroit avec l’idée de jour, une proximité naturelle avec l’espace diurne ? Si la tradition 
tantrique honore cette profonde orientation solaire de notre cœur, elle n’oublie 
cependant pas l’appel de l’ombre, le doux désir d’obscurité et d’effacement qu’elle 
promet. S’y loge, on le sait par de nombreuses traditions, un puissant ferment 
mystique. Consentir à ne pas savoir, choisir de ne plus rien voir, renoncer à discerner 
et s’en remettre, l’âme nue, à la nuit du mystère, voilà la contemplation à laquelle 
nous invite ici Nathalie Delay. 

 
« L’Obscurité de la nuit » est le quatrième des six chapitres de La Voie du Réel 

que nous reproduisons sur notre site, Traversée d’un souffle. Inspirés du 
Vijñabhairava Tantra indien dont les stances ouvrent chaque chapitre, ce sont là 
autant d'invitations à la pratique, à la contemplation et à la résonance sensible. Voir 
les chapitres précédents : Le Corps réel, Le Mantra naturel et À la fin de l’expiration. 

 

 
> La Voie du Réel - Synchronique Éditions 

 

https://www.traverseedunsouffle.be/post/l-obscurit%C3%A9-de-la-nuit
https://www.traverseedunsouffle.be/post/le-corps-r%C3%A9el
https://www.traverseedunsouffle.be/post/le-mantra-naturel
https://www.traverseedunsouffle.be/post/%C3%A0-la-fin-de-l-expiration
https://synchronique-editions.com/esprit-contemporain/113-la-voie-du-reel.html


 

 

 

87. Contempler les ténèbres 
pendant une nuit noire et sans lune 
et accéder à la forme de Bhairava1.  

                
 

 

L’obscurité absolue d’une nuit sans lune fait disparaître toutes les formes. Plus 
aucun objet ne retient notre regard qui s’ouvre sur les ténèbres. Sensation de plonger à 
même la texture de ce noir qu’aucune frontière ne délimite. Le ciel et la terre se 
confondent, la ligne d’horizon disparaît, les repères habituels fondent. 

 
Nous voilà face à nous-même sans échappatoire possible. Pour peu que l’on 

s’enfonce dans une forêt, les étoiles disparaissent et l’obscurité devient encore plus 
sombre, plus dense. Une timidité teintée de peur peut nous saisir devant la profondeur 
infinie de la nuit. Les sens aux aguets, la sensation de présence est décuplée.  

 
L’absence d’objet dans l’espace environnant nous met en contact avec une 

réalité plus essentielle. Une réalité qui existe en amont des formes et que les 
apparences nous voilent. L’obscurité totale nous ouvre au mystère du cosmos et de 
notre existence. Nous sommes face à une présence infinie vis-à-vis de laquelle on se 
sent minuscule et insignifiant. Pourtant, du plus profond de notre être sourd la 
conviction de ne pas être distinct de ce mystère.  

J’habite dans un hameau au pied des premiers contreforts du Vercors. En cet 
endroit préservé des éclairages publics, j’ai la possibilité de vivre des nuits d’obscurité 
totale. Ces nuits-là, je marche vers la petite forêt qui se trouve derrière la maison en me 
laissant absorber par les ténèbres. Je ne vois pas le chemin sous mes pas, aussi je 
vais lentement, mes pieds se déposent avec douceur sur le sol, tous les sons prennent 
du relief. L’attention s’ouvre, devient pénétrante. Marcher en silence dans cette 
immensité sans contour ni frontière me procure un sentiment de dissolution enivrant.  

 
L’obscurité unifie la diversité et nous pose d’emblée dans une vision plus 

intérieure. La contemplation simplifie le mental et ouvre notre intuition. Nous ne 
pensons plus la réalité, nous la ressentons dans l’épaisseur de notre être. Nous 

1 Conscience indifférenciée universelle et sans second. En Bhairava, pas de différenciation entre énergie et conscience. Shiva et Shakti sont 
indissociablement unis.  
 

 
2 



 

accédons à un savoir universel, situé en deçà du savoir conceptuel. Ce savoir se révèle 
à la mesure de notre capacité à le recevoir en direct, sans le filtre de la pensée 
discriminante.  

La profondeur des ténèbres nous fait toucher la vastitude de notre esprit et la 
contempler a un impact puissant sur notre conscience individuelle. Celle-ci tend à se 
dilater et à rejoindre la Conscience illimitée en laquelle le monde se dissout pour laisser 
place à la Réalité essentielle et indivise.  

 
   
 
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 
 
 
 

Nathalie Delay rencontre la tradition tantrique du Cachemire, dans sa jeune vingtaine. 

Touchée au cœur par cette voie directe, elle y consacre sa vie en restant impliquée dans le 

quotidien de la vie active en tant qu’artiste, mère et enseignante.  

     Depuis plus de quinze ans, nourrie par la rencontre avec le yoga du Cachemire d’Éric 

Baret, Nathalie partage un enseignement et une pratique qui sont, avant tout, le fruit de sa 

propre expérience. (lire plus) 

 
 
 > Texte paru sur Traversée d’un souffle ––  https://www.traverseedunsouffle.be/ 

    Tous droits réservés. Nous remercions Nathalie Delay et Benoît Labayle de Synchronique  

              Éditions de permettre ces re-publications.  

 
3 

https://www.nathaliedelay.com/fr/
https://www.traverseedunsouffle.be/

	La Voie du Réel : Yoga tantrique - Retour à Soi (4/6) 

